
https://journal.ynam.or.id/index.php/insight 

 

1 | Journal Islamic Education and Law ~ Vol. 2, No. 1, 2026 

 

 

 

 

Hukum Zakat Fitrah Menggunakan Uang Dalam Perspektif Empat 

Mazhab : Analisis Literatur Dan Perbedaan Pendapat 

 

 Abdun Nafiq1, Given Diah Arifika2, Oktaviana Indriastuti3, Muhammad 

Rifanuddin4 , Siyono5  
1-5Universitas Islam Negeri (UIN) Salatiga 

Email: anafiq22@gmail.com1, givendiaharifika@gmail.com2 , 

oindriastuti@gmail.com3 , ripandolet@gmail.com4, siyono347@gmail.com5  

 

ABSTRACT 

This study highlights three main aspects, namely how the four schools of thought 

view the permissibility of paying zakat al-fitr in the form of money, who are the 
recipients of zakat according to each school of thought, and the impact of these 

differences of opinion on the practice of zakat al-fitr in society. This study aims to 

outline the legal basis, arguments, and relevance of the opinions of the four schools 

of thought in the context of society and the needs of the people today. The method 
used is a literature study by examining various written sources, such as classical 

fiqh books, academic journals, authoritative fatwas, and related scientific literature. 
The findings show that the Hanafi school of thought allows the payment of zakat 

al-fitr in cash, while the Shafi'i, Maliki, and Hanbali schools of thought still require 
the payment of staple foods. This difference affects modern practices, where 

payment in cash is considered more practical and beneficial for the mustahik, 
although some scholars still consider the distribution of food to have important 

social and symbolic value. 

Key Words: Four Schools Of Thought, Zakat With Money,Zakat Al-Fitr 

 

ABSTRAK 

Penelitian ini menyoroti tiga aspek utama, yaitu bagaimana empat mazhab 

memandang keabsahan pembayaran zakat al-fitr dalam bentuk uang, siapa saja 

penerima zakat menurut masing-masing mazhab, dan dampak perbedaan pendapat 

ini terhadap praktik zakat al-fitr di masyarakat. Penelitian ini bertujuan untuk 

menguraikan dasar hukum, argumen, dan relevansi pendapat keempat mazhab 

fiqih dalam konteks masyarakat dan kebutuhan masyarakat saat ini. Metode yang 

digunakan adalah studi literatur dengan menganalisis berbagai sumber tertulis, 

seperti kitab-kitab fiqih klasik, jurnal akademik, fatwa-fatwa otoritatif, dan literatur 

ilmiah terkait. Hasil penelitian menunjukkan bahwa mazhab Hanafi 

memperbolehkan pembayaran zakat al-fitr dalam bentuk uang tunai, sementara 

mazhab Syafi'i, Maliki, dan Hanbali masih mewajibkan pembayaran dalam bentuk 

bahan pokok. Perbedaan ini mempengaruhi praktik modern, di mana pembayaran 

dalam bentuk uang tunai dianggap lebih praktis dan bermanfaat bagi mustahik, 

JOURNAL ISLAMIC EDUCATION AND LAW 

ISSN: 3090-3823, Pages 1-14 

mailto:anafiq22@gmail.com
mailto:oindriastuti@gmail.com3
mailto:ripandolet@gmail.com4
mailto:siyono347@gmail.com5


https://journal.ynam.or.id/index.php/insight 

 

2 | Journal Islamic Education and Law ~ Vol. 2, No. 1, 2026 

 

meskipun beberapa ulama masih menganggap distribusi makanan memiliki nilai 

sosial dan simbolis yang penting. 

Kata Kunci: Empat mazhab, Zakat dengan Uang, Zakat Fitri 

 

PENDAHULUAN 

Zakat fitrah merupakan salah satu kewajiban ibadah yang dilaksanakan 

pada akhir bulan Ramadan dan memiliki fungsi sosial-keagamaan sebagai 

pembersih jiwa serta pembantu kaum mustahik di hari raya. Namun, praktik 

pembayaran zakat fitrah di masyarakat modern semakin bervariasi. tidak hanya 

berbentuk bahan pokok makanan, tetapi juga dalam bentuk uang (Fakhrian et al., 

2022). Fenomena ini menimbulkan kontroversi fiqh dan implementasi sosial, 

terutama ketika beberapa lembaga amil dan komunitas memilih menerima zakat 

fitrah berupa uang karena alasan kemudahan logistik, fluktuasi harga makanan 

pokok, atau keterbatasan distribusi bahan zakat. 

Secara sosial, penggunaan uang untuk zakat fitrah mencerminkan adaptasi 

fiqh terhadap realitas kontemporer. Banyak Muzakki (pembayar zakat) lebih 

memilih membayar dalam bentuk uang yang setara nilai makanan pokok karena 

lebih praktis dan fleksibel dibanding menyiapkan beras atau bahan pokok lain. Di 

sisi lain, sebagian Mustahik (penerima zakat) juga merasa lebih bermanfaat bila 

dana uang tersebut bisa dikonversi menjadi kebutuhan lain seperti pangan lokal 

yang bukan hanya dibagikan sebagai beras (Rosmita et al., 2024). Kondisi ini 

memperlihatkan ketegangan antara praktik sosial modern dan doktrin fiqh 

tradisional. 

Penelitian-penelitian sebelumnya menunjukkan adanya perbedaan 

pandangan mazhab tentang kebolehan zakat fitrah menggunakan uang. Dalam 

penelitian (Pitrian et al., 2021), menegaskan bahwa mazhab Hanafi membolehkan 

pembayaran zakat fitrah dalam bentuk uang karena qimah dianggap lebih tepat 

memenuhi kebutuhan fakir miskin, sebagaimana didukung pendapat Sufyan Ats-

Tsauri dan Imam Bukhari yang memperbolehkan penggantian zakat dengan benda 

bernilai setara makanan pokok. Di dalam penelitian (Tari, 2019), menegaskan 

bahwa mazhab Syafi‘i dan Maliki tetap mewajibkan zakat fitrah dalam bentuk 

makanan pokok sesuai teks hadis, karena zakat fitrah dipandang sebagai ibadah 

mahdhah yang bentuknya tidak boleh diubah. Namun, kedua penelitian tersebut 

hanya membahas sebagian mazhab dan belum menguraikan secara komprehensif 

dasar ushul, dalil hadis, serta pertimbangan maslahat yang melatarbelakangi 

perbedaan ijtihad empat mazhab. Dengan demikian, penelitian ini menawarkan 

kebaruan (novelty) berupa analisis literatur yang mencakup keseluruhan pandangan 

mazhab Hanafi, Syafi‘i, Maliki, dan Hanbali, serta menautkan perbedaan pendapat 

tersebut dengan praktik kontemporer pembayaran zakat fitrah menggunakan uang, 

sehingga memberikan gambaran lebih utuh mengenai relevansi perbedaan mazhab 

dalam konteks modern. 

 



https://journal.ynam.or.id/index.php/insight 

 

3 | Journal Islamic Education and Law ~ Vol. 2, No. 1, 2026 

 

METODE PENELITIAN  

Penelitian ini menggunakan metode studi kepustakaan (library Research), 

yaitu pengumpulan data melalui penelaahan sumber-sumber tertulis seperti kitab-

kitab fikih klasik, jurnal ilmiah, fatwa resmi, dan karya ilmiah lain yang relevan. 

Menurut John W. Creswell, tinjauan pustaka merupakan uraian tertulis yang 

memuat rangkuman berbagai sumber seperti artikel jurnal, buku, maupun 

dokumen lain yang berisi teori serta informasi dari masa lampau hingga masa kini. 

Kegiatan ini bertujuan untuk menata dan mengelompokkan sumber-sumber 

tersebut ke dalam tema serta referensi yang relevan dengan penyusunan proposal 

penelitian (Mahanum, 2021). Melalui metode ini, peneliti menelusuri pemikiran-

pemikiran empat mazhab mengenai prinsip zakat fitrah dengan menggunakan 

uang. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pandangan 4 Mazhab Tentang Kebolehan Membayar Zakat Fitrah Dengan Uang 

1. Menurut Imam Hanafi 

Menurut Imam Hanafi, membayar zakat fitrah adalah kewajiban bukanlah 

fardhu. Hal ini didasarkan pada kaidah yang membedakan antara keduanya. 

Dalam pandangan mereka, fardhu adalah ketentuan yang ditetapkan melalui dalil 

qath‘i, sedangkan wajib ditetapkan berdasarkan dalil zanni. Perbedaan tersebut 

memiliki implikasi hukum: seseorang yang mengingkari kewajiban fardhu dapat 

dianggap kufur, sementara orang yang mengingkari sesuatu yang berstatus wajib 

tidak sampai pada hukum kufur (Az-Zuhaili, 2011). Ia memperbolehkan zakat 

fitrah dibayarkan dengan uang yang nilainya setara dengan makanan pokok. 

Kebolehan ini didasarkan pada prinsip bahwa zakat fitrah bertujuan memenuhi 

kebutuhan fakir miskin secara lebih luas pada hari raya, bukan hanya kebutuhan 

makanan pokok saja, tetapi juga kebutuhan lain yang mendesak (Faridah, 2020). 

Imam Hanafi merujuk pada sebuah riwayat yang menyatakan bahwa membayar 

zakat fitrah dengan sesuatu yang bernilai sama dengan makanan pokok adalah sah, 

seperti yang disebutkan dalam riwayat : “Andaikan engkau membayar zakat fitri 

dengan halilij maka itu sah bagimu”, (Ad-Daruquthni, 2004:392). Kata halīlaj 

berasal dari bahasa Arab yang berarti sesuatu yang bernilai sama dengan makanan 

pokok di daerah tersebut. Selain itu, pendapat para ulama seperti Sufyan Ats-Tsauri 

dan Imam Bukhari yang disebutkan oleh An-Nawawi dalam kitabnya Al-Majmu’ 

Syarh Al Muhadzdzab juga memperkuat kebolehan ini dengan memperbolehkan 

zakat fitrah dibayarkan dalam bentuk benda bernilai (Pitriani et al., 2021).  

2. Menurut Imam Syafi’i 

Imam asy-Syafi’i mengatakan bahwa zakat fitrah harus dikeluarkan 

menggunakan makanan pokok /aqrabu quṭrahā al-buldāni minhum (Matien, 2021). 

Hadis juga secara tegas menyebutkan bahwa zakat fitrah harus berupa makanan 

pokok, bukan bentuk lain. Pendapat ini sejalan dengan firman Allah SWT yang 

memerintahkan pengambilan zakat dari harta kaum muslimin sebagai sarana 

penyucian dan pembersihan diri mereka, serta doa bagi mereka sebagai sumber 



https://journal.ynam.or.id/index.php/insight 

 

4 | Journal Islamic Education and Law ~ Vol. 2, No. 1, 2026 

 

ketenteraman jiwa (Widodo et al., 2023). Makanan pokok yang digunakan untuk 

zakat fitrah adalah makanan utama yang paling banyak dikonsumsi masyarakat 

setempat dalam setahun. Seseorang boleh mengganti makanan pokok berkualitas 

rendah dengan yang lebih baik saat berzakat, selama takarannya tetap sesuai 

ketentuan (Susanti, 2021). Penggunaan uang hanya diperbolehkan apabila uang itu 

diserahkan kepada amil dengan tujuan agar amil membeli bahan makanan terlebih 

dahulu, kemudian makanan itulah yang dibagikan kepada para mustahiq 

(Zulhendra, 2017). 

3. Menurut Imam Maliki 

Menurut Imam Maliki, zakat fitrah harus ditunaikan dalam bentuk 

makanan pokok yang paling banyak dikonsumsi oleh masyarakat di suatu daerah. 

Jenis makanan yang termasuk dalam ketentuan tersebut antara lain gandum, beras, 

salat (sejenis beras), jagung, padi, kurma, anggur, dan keju. Jika makanan yang 

diberikan tidak termasuk dalam kategori pokok dari jenis-jenis tersebut, maka zakat 

fitrah dianggap tidak sah apabila dibayarkan dengan makanan selainnya (Muiz & 

Hidarya, 2022). Pendapat ini berlandaskan pada hadits Rasulullah SAW yang 

secara jelas memerintahkan zakat fitrah berupa makanan: “Rasulullah SAW 

mewajibkan zakat fitrah satu sha‟ kurma atau gandum, kepada budak, orang 

merdeka, laki-laki, perempuan, anak kecil dan orang dewasa dari umat Islam” 

(HR. Bukhari dan Muslim). Imam Malik juga merujuk pada praktik sahabat yang 

selalu menunaikan zakat fitrah dengan makanan sebagaimana dalam riwayat: 

“Pada masa Rasul SAW, kami mengeluarkan zakat fitrah sebanyak satu sha‟ 

makanan, dan pada waktu itu makanan kami berupa kurma, gandum, anggur dan 

keju”, (HR. Muslim, hadits: 985). Selain itu, terdapat riwayat dalam kitab Al-

Amwal karya Ibnu Zanjawaih bahwa Imam Malik bahkan bersumpah menolak 

pembayaran zakat fitrah dengan dirham, dengan pernyataan bahwa zakat harus 

diberikan dalam bentuk makanan, bukan uang. Oleh karena itu, Mazhab Maliki 

menegaskan bahwa penunaian zakat fitrah harus mengikuti bentuk yang ditetapkan 

pada masa Rasulullah sebagai bentuk ketaatan terhadap sunnah (Pitriani et al., 

2021). 

4. Menurut Imam Hambali 

Imam Ahmad berpendapat bahwa zakat fitrah wajib dibayarkan dalam 

bentuk bahan makanan pokok masyarakat setempat dan tidak sah apabila diberikan 

dalam bentuk uang. Pendapat ini sejalan dengan Imam Syafi’i yang mengharuskan 

zakat fitrah diserahkan dalam bentuk makanan pokok yang biasa dikonsumsi 

masyarakat di daerah setempat, bukan dalam bentuk uang. Pembayaran dengan 

uang dianggap tidak sah kecuali jika uang tersebut diberikan kepada amil sebagai 

wakil untuk membeli bahan makanan terlebih dahulu, kemudian makanan itu yang 

disalurkan kepada para penerima zakat. Dengan demikian, pemberian uang hanya 

berfungsi sebagai perantara, sedangkan yang benar-benar diberikan kepada 

mustahiq tetap berupa makanan. Dasar pandangan ini merujuk pada hadits riwayat 

Bukhari yang kurang lebih isinya menegaskan bahwa Rasulullah SAW 

memerintahkan agar zakat fitrah dikeluarkan dalam bentuk makanan pokok 

(Nabila et al., 2023). 



https://journal.ynam.or.id/index.php/insight 

 

5 | Journal Islamic Education and Law ~ Vol. 2, No. 1, 2026 

 

Berdasarkan kajian dari empat mazhab, terlihat bahwa perbedaan pendapat 

mengenai boleh tidaknya zakat fitrah dibayar dengan uang berasal dari perbedaan 

cara memahami esensi ibadah dan tujuan zakat fitrah itu sendiri. Mazhab Hanafi 

memberikan keleluasaan dengan memperbolehkan zakat fitrah dibayar dalam 

bentuk uang, karena mereka menganggap tujuan utama zakat fitrah adalah 

memberikan manfaat kepada mustahiq. Pendekatan ini menunjukkan bahwa 

mazhab Hanafi lebih menekankan aspek kemanfaatan atau maqsid, terutama 

ketika uang lebih efektif dalam memenuhi kebutuhan mustahiq dibandingkan 

memberikan bahan makanan. Di sisi lain, mazhab Syafi’i, Maliki, dan Hanbali 

menolak pembayaran zakat fitrah dalam bentuk uang, dengan alasan bahwa zakat 

fitrah adalah ibadah yang bentuknya telah ditentukan secara jelas dalam hadis 

sebagai bahan makanan pokok. Ketiga mazhab ini menegaskan bahwa bentuk 

ibadah tidak boleh diubah meskipun ada pertimbangan rasional atau sosial yang 

menunjukkan manfaat lain. Mereka konsisten berpegang pada pemahaman secara 

tekstual terhadap nash, serta komitmen untuk menjaga keaslian ibadah 

sebagaimana dilakukan oleh Nabi Muhammad SAW dan para sahabat. Dengan 

demikian, perbedaan pendapat ini bukan hanya soal bentuk harta yang 

dikeluarkan, tetapi mencerminkan perbedaan pendekatan metodologis masing 

masing mazhab dalam memahami hubungan antara teks, kemanfaatan, dan praktik 

ibadah. 

Golongan Penerima Zakat Menurut Empat Mazhab 

1. Pendapat Imam Syafi’i Mengenai Pembagian Zakat Kepada Ashnaf Zakat 

Menurut Imam Syafi’i, seorang mukallaf berkewajiban membayarkan zakat 

fitrah untuk dirinya sendiri serta untuk orang-orang yang berada di bawah 

tanggungannya, seperti istri, orang tua, dan anak-anak yang wajib ia nafkahi 

(Mughniyah, 2011). Imam Syafi'i berpendapat bahwa penentuan penerima zakat 

(mustahiq) harus berdasarkan perintah Allah SWT yang tercantum dalam Al-Qur'an 

Surah At Taubah ayat 60 (Wibawanti & Damayanti, 2025). Pendapat ini 

berorientasi pada pendekatan bayani, yakni pembagian zakat harus diberikan 

kepada delapan golongan penerima zakat (ashnaf) yang meliputi fakir, miskin, amil, 

muallaf, budak (riqab), gharimin (orang yang berutang), fi sabilillah, dan ibnu sabil. 

Jika semua golongan tersebut ada, maka zakat dibagikan kepada semuanya, namun 

jika tidak semua ada, maka zakat hanya diberikan kepada golongan yang ada saja. 

Pandangan Imam Syafi'i ini menunjukkan sikap kehati-hatian dan kepatuhan yang 

ketat terhadap nash Al Qur'an dalam menentukan distribusi zakat (Wahyuni & 

Chintya, 2017). 

2. Pendapat Imam Malik Mengenai Pembagian Zakat Kepada Ashnaf Zakat 

Imam Malik menegaskan bahwa dalam pembagian zakat fitrah penerima 

utama adalah fakir dan miskin saja bukan penyamarataan kepada semua delapan 

golongan (Ashnaf) sebagaimana yang dipahami dari pendekatan bayani yang 

berfokus pada ayat Al-Qur`an. Pendekatan ini didasarkan pada penekanan Malik 

pada sunnah Nabi dan praktik sahabat sebagai landasan istinbath, oleh karena itu 

beliau memandang pembagian zakat fitrah seyogianya mengikuti praktik 



https://journal.ynam.or.id/index.php/insight 

 

6 | Journal Islamic Education and Law ~ Vol. 2, No. 1, 2026 

 

pemberian langsung kepada orang-orang fakir dan miskin yang membutuhkan 

(Wahyuni & Chintya, 2017).  

Imam Malik berpendapat bahwa zakat fitrah hanya diperuntukkan bagi dua 

golongan penerima, yaitu fakir dan miskin. Pendapat ini merujuk pada riwayat 

Ibnu Umar yang menyampaikan bahwa Rasulullah SAW memerintahkan para 

sahabat untuk menunaikan zakat fitrah sebelum berangkat menuju tempat shalat 

(mushalla). Dalam riwayat tersebut, Nabi SAW menegaskan agar para mustahiq 

dipenuhi kebutuhannya sehingga mereka tidak perlu meminta-minta pada hari raya 

tersebut (Wahyuni & Chintya, 2017). 

3. Pendapat Imam Hambali Mengenai Pembagian Zakat Fitrah Kepada Ashnaf 

Zakat 

Menurut mazhab Hanbali, zakat merupakan hak yang bersifat wajib untuk 

dikeluarkan dari harta tertentu yang telah memenuhi syarat, dan harus disalurkan 

kepada kelompok penerima yang telah ditentukan secara khusus dalam Al Quran 

(Doni et al., 2025). Definisi ini menekankan bahwa zakat bukan sekadar kewajiban 

ritual semata, melainkan sebuah hak yang melekat pada harta bagi mereka yang 

berhak menerimanya. Harta yang wajib dizakati dalam pandangan mazhab 

Hanbali mencakup emas, perak, hasil pertanian, hewan ternak, dan harta 

perdagangan yang telah mencapai nisab dan haul tertentu. Karakteristik zakat 

sebagai "hak yang wajib" ini menunjukkan dimensi sosial dalam sistem ekonomi 

Islam, di mana sebagian kekayaan yang dimiliki seseorang sejatinya adalah milik 

orang lain yang kurang mampu (Adawiah et al., 2023). Alquran secara tegas 

menyebutkan delapan golongan penerima zakat (asnaf) dalam Surah At-Taubah 

ayat 60, yaitu: fakir (orang yang tidak memiliki harta dan tidak mampu berusaha), 

miskin (orang yang memiliki harta namun tidak mencukupi kebutuhan), amil 

(pengelola zakat), muallaf (orang yang baru masuk Islam atau yang hatinya perlu 

dilembutkan terhadap Islam), riqab (budak yang ingin memerdekakan diri), gharim 

(orang yang terlilit hutang), fisabilillah (pejuang di jalan Allah), dan ibnu sabil 

(musafir yang kehabisan bekal) (Ariandini, 2019). Pembagian ke dalam delapan 

kategori ini menunjukkan komprehensifitas sistem zakat dalam mengatasi berbagai 

permasalahan sosial dan ekonomi masyarakat, mulai dari kemiskinan struktural, 

pemberdayaan dakwah, hingga penguatan solidaritas sosial. Mazhab Hanbali 

berpandangan bahwa penyaluran zakat harus mengikuti urutan prioritas sesuai 

dengan kebutuhan mendesak di suatu wilayah, meskipun idealnya zakat dapat 

didistribusikan kepada seluruh delapan asnaf tersebut jika memungkinkan 

(Kalimah, 2020). 

4. Pandangan Imam Hanafi Mengenai Pembagian Zakat Fitrah Kepada Ashnaf 

Zakat 

Menurut mazhab Hanafi, pembagian zakat kepada delapan golongan 

(ashnaf) yang disebutkan dalam Al-Qur'an surah At-Taubah ayat 60 bersifat 

fleksibel dan tidak harus diberikan kepada seluruh delapan golongan sekaligus 

(Rohmawati, 2015). Imam Abu Hanifah berpendapat bahwa pembagian zakat 

boleh diberikan kepada satu golongan saja atau beberapa golongan sesuai dengan 

kebutuhan dan kondisi yang ada, bahkan diperbolehkan memberikan seluruh zakat 



https://journal.ynam.or.id/index.php/insight 

 

7 | Journal Islamic Education and Law ~ Vol. 2, No. 1, 2026 

 

kepada satu orang dari salah satu golongan tersebut jika memang diperlukan. 

Pandangan ini sejalan dengan pendapat Imam Malik yang juga memberikan 

fleksibilitas dalam pembagian zakat, di mana apabila situasi dan kondisinya 

memungkinkan, maka boleh hanya memberikan zakat kepada satu atau beberapa 

golongan. Mazhab Hanafi menekankan bahwa yang terpenting adalah zakat 

sampai kepada mereka yang berhak menerimanya sesuai dengan kategori yang 

telah ditetapkan syariat (Ismaulina & Kherlina, 2023). 

Dalam konteks prioritas pembagian, mazhab Hanafi memberikan 

keleluasaan kepada muzakki (pemberi zakat) atau pengelola zakat untuk 

menentukan golongan mana yang lebih membutuhkan berdasarkan kondisi sosial 

setempat. Jika di suatu daerah terdapat banyak fakir miskin, maka boleh 

mengutamakan mereka tanpa harus membagi kepada golongan lainnya seperti 

amil, muallaf, atau riqab (budak). Fleksibilitas ini bertujuan untuk mencapai 

maqashid (tujuan) zakat yaitu mengentaskan kemiskinan dan mewujudkan 

kesejahteraan umat. Pembagian zakat yang fleksibel ini juga didukung oleh 

pemahaman komprehensif terhadap kondisi mustahiq yang berbeda-beda di setiap 

daerah dan waktu. Namun demikian, mazhab Hanafi tetap menegaskan bahwa 

pembagian zakat harus dilakukan dengan adil dan memperhatikan kemaslahatan 

umum, serta tidak boleh diberikan kepada mereka yang tidak termasuk dalam 

delapan golongan yang telah ditentukan Allah SWT (Gunawan, 2019). 

Pengaruh Perbedaan Pendapat Empat Mazhab Terhadap Praktik Pembayaran 

Zakat Fitrah Dengan Uang Dalam Masyarakat Kontemporer 

1. Kemudahan Administrasi Dan Distribusi 

Pembayaran zakat fitrah menggunakan uang memberikan berbagai 

kemudahan dalam proses pengelolaan dan penyalurannya karena lebih sesuai 

dengan kondisi transaksi masyarakat masa kini. Menurut Yusuf Al-Qaradawi, 

fungsi uang saat ini dapat menggantikan peran makanan pokok pada masa Nabi, 

sehingga distribusinya dapat dilakukan secara lebih cepat, praktis, dan tepat (Haris, 

2023). Uang juga memungkinkan penerima zakat memenuhi kebutuhan yang 

benar-benar mendesak saat hari raya serta mengurangi kendala seperti 

penyimpanan dan transportasi bahan pokok. Selain itu, penggunaan uang memberi 

keleluasaan dalam menyesuaikan nilai zakat dengan harga kebutuhan di setiap 

daerah agar lebih relevan bagi mustahik. Namun demikian, Wahbah Az-Zuhaili 

tetap menilai bahwa penyaluran zakat fitrah dalam bentuk makanan pokok lebih 

utama sesuai ketentuan syar‟i, meski ia tetap memperbolehkan penggunaan uang 

apabila memberikan manfaat yang lebih besar (Matien, 2021). 

Pembayaran zakat fitrah dalam bentuk uang memberikan kemudahan yang 

signifikan dalam proses administrasi dan distribusinya. Pengumpulan dana menjadi 

lebih efisien karena tidak memerlukan penyimpanan dan pengangkutan barang, 

sehingga dapat mengurangi biaya logistik serta risiko kerusakan bahan pokok 

(Avrilibel et al., 2025). Selain itu, uang lebih mudah dikelola oleh amil zakat, dapat 

dihitung secara tepat sesuai harga kebutuhan di tiap daerah, dan memungkinkan 

penyaluran dana dilakukan dengan cepat kepada mustahik pada waktu yang telah 



https://journal.ynam.or.id/index.php/insight 

 

8 | Journal Islamic Education and Law ~ Vol. 2, No. 1, 2026 

 

ditentukan sebelum Idulfitri. Fleksibilitas penggunaan uang juga memberi 

kesempatan bagi mustahik untuk memenuhi kebutuhan yang paling mendesak pada 

hari raya, sehingga tujuan zakat fitrah untuk memberikan kebahagiaan dan 

kecukupan pada hari raya dapat tercapai secara lebih optimal (Pitrian et al., 2021).  

Penggunaan uang sebagai media pembayaran zakat fitrah menunjukkan 

adanya modernisasi dalam praktik ibadah yang menyesuaikan perkembangan 

kondisi masyarakat. Dari sisi administratif, uang jauh lebih mudah dikelola karena 

tidak membutuhkan penyimpanan barang ataupun pengiriman logistik yang rumit, 

sehingga bantuan dapat segera diterima mustahik tepat sebelum hari raya. Hal ini 

menegaskan bahwa zakat fitrah berbasis uang mampu meningkatkan efektivitas 

dan kecepatan penyaluran dalam memenuhi tujuan ibadah. Walau demikian, 

perbedaan pandangan ulama tetap perlu dipertimbangkan. Sebagian menilai bentuk 

makanan pokok lebih sesuai dengan praktik sunnah, sementara sebagian lainnya 

memperbolehkan uang selama manfaatnya lebih besar bagi penerima. Perbedaan 

ini memperlihatkan pentingnya keseimbangan antara penerapan hukum fiqih 

dengan realitas sosial ekonomi agar zakat tetap sah secara syariat dan memberi 

dampak maksimal bagi umat. 

2. Dampak Terhadap Mustahik 

Distribusi zakat fitrah dalam bentuk uang membuat aliran dana langsung 

berputar di lingkungan masyarakat. Mustahik dapat membelanjakan kebutuhan 

pokok di pasar sekitar sehingga pelaku usaha kecil ikut merasakan manfaatnya. Hal 

ini menjadikan aktivitas ekonomi pada tingkat mikro menjadi lebih hidup. Selain 

itu, uang yang diberikan dapat disesuaikan dengan harga kebutuhan terkini, 

sehingga nilai manfaat zakat tetap terjaga meskipun terjadi kenaikan harga 

(Syarifuddin & Trimulato, 2024). Sebaliknya, penyaluran dalam bentuk barang 

memerlukan proses yang lebih panjang, seperti pengadaan, penyimpanan, dan 

pengiriman ke lokasi yang sulit dijangkau. Prosedur tersebut sering menambah 

biaya dan membuat distribusi menjadi kurang efisien. Oleh karena itu, penyaluran 

zakat fitrah berupa uang dinilai lebih efektif dalam mendukung ekonomi lokal serta 

memberi keleluasaan bagi penerima untuk memenuhi kebutuhan mereka. Namun, 

pengelola zakat harus tetap memastikan bahwa dana benar-benar dimanfaatkan 

secara tepat dan sesuai ketentuan (Judijanto, 2024).  

Zakat fitrah dalam bentuk uang memberikan kebebasan bagi mustahik untuk 

menentukan kebutuhan yang paling prioritas, sehingga nilai manfaat yang diterima 

benar-benar tepat guna. Selain itu, uang dapat langsung dibelanjakan di lingkungan 

terdekat, yang pada akhirnya mendorong aktivitas ekonomi masyarakat di sekitar 

penerima dan memperkuat perputaran ekonomi pada tingkat akar rumput. Meski 

begitu, penggunaan uang tetap memiliki tantangan tersendiri karena penerima 

mungkin mengalokasikan dana untuk keperluan yang kurang penting. Oleh karena 

itu, lembaga zakat perlu mengoptimalkan pemantauan dan pendampingan agar 

penyaluran dana benar-benar sesuai sasaran dan mendukung peningkatan 

kesejahteraan mustahik secara lebih berkelanjutan. 

 

 



https://journal.ynam.or.id/index.php/insight 

 

9 | Journal Islamic Education and Law ~ Vol. 2, No. 1, 2026 

 

3. Implikasi Ekonomi Lokal Dalam Penyaluran Zakat Berbasis Uang 

Pemberian zakat fitrah dalam bentuk uang memiliki implikasi ekonomi yang 

positif bagi masyarakat, karena mustahik dapat membelanjakan dana tersebut di 

pasar atau toko sekitar sehingga perputaran ekonomi lokal ikut meningkat (Fajrina 

et al., 2020). Selain itu, bentuk uang lebih mudah disesuaikan dengan perubahan 

harga kebutuhan pokok, sehingga manfaat yang diterima mustahik tetap setara 

meskipun terjadi inflasi. Di sisi lain, penyaluran zakat dalam bentuk barang 

membutuhkan proses logistik yang lebih rumit, seperti pengadaan, penyimpanan, 

dan distribusi, yang dapat menimbulkan biaya tambahan serta mengurangi efisiensi 

penyaluran. Hal ini sejalan dengan temuan penelitian yang menunjukkan bahwa 

persoalan logistik masih menjadi hambatan besar dalam pendistribusian zakat di 

Indonesia, terutama pada sektor informal, sehingga pemberian uang dapat menjadi 

alternatif yang lebih praktis dan tepat sasaran (Risnawati et al., 2023).  

Zakat produktif berupa dana tunai yang disertai pendampingan usaha 

mampu meningkatkan perkembangan bisnis mustahik sehingga berdampak pada 

naiknya kesejahteraan mereka (Wathon, 2024). Karena uang dapat langsung 

digunakan untuk kebutuhan mendesak atau sebagai tambahan modal usaha. Selain 

itu, kondisi ekonomi makro tidak berpengaruh signifikan dalam peningkatan taraf 

hidup mustahik, sehingga pemberian dana tunai dinilai lebih efektif untuk 

memberdayakan ekonomi lokal dan mendorong kemandirian ekonomi penerima 

zakat (Mawardi et al., 2023). 

Penyaluran zakat fitrah berupa uang secara langsung menggairahkan 

ekonomi lokal karena mustahik dapat membelanjakan kebutuhan di pasar sekitar 

rumah mereka. Bahkan, ketika dana tunai dikelola sebagai zakat produktif, 

mustahik berpeluang mengembangkan usaha sehingga kesejahteraan mereka dapat 

meningkat perlahan dan hubungan mereka dengan lembaga zakat berubah dari 

penerima menjadi pelaku usaha mandiri. Meski demikian, keberhasilan program 

ini sangat dipengaruhi oleh sistem pengelolaan zakat yang terarah dan profesional. 

Tanpa perencanaan dan pemantauan yang baik, dana tunai hanya memberikan 

efek jangka pendek. Karena itu, zakat berbasis uang sebaiknya diarahkan untuk 

mendukung program pemberdayaan ekonomi yang terstruktur demi menciptakan 

kemandirian mustahik dalam jangka Panjang. 

4. Dampak Sosial Dan Makna Sombolis Zakat 

Zakat fitrah memegang peran penting sebagai simbol kebersamaan dan 

solidaritas sosial antara pemberi dan penerima. Dengan berbentuk bahan pokok, 

zakat secara langsung mengingatkan umat akan nilai penyucian dan tanggung 

jawab sosial menunjukkan bahwa pemberian bukan sekadar transaksi, tetapi 

hubungan sosial yang nyata (Umar et al., 2025). Sebaliknya, ketika bentuknya 

berupa uang, makna simbolik ini cenderung melemah karena transaksi terasa lebih 

umum dan kurang fokus pada pemenuhan kebutuhan pokok. Namun demikian, 

penggunaan uang juga menunjukkan bahwa zakat fitrah mampu menyesuaikan 

dengan perubahan zaman dan kebutuhan penerima, serta memungkinkan pilihan 

yang lebih tepat sasaran bagi mustahik (Pratama & Hartutik, 2025). Menurut 

Acelia, zakat sepanjang sejarah bukan hanya sebagai kewajiban ritual, melainkan 



https://journal.ynam.or.id/index.php/insight 

 

10 | Journal Islamic Education and Law ~ Vol. 2, No. 1, 2026 

 

juga sebagai instrumen sosial-ekonomi dan keagamaan yang memperkuat struktur 

masyarakat (Acelia, 2025). Ia menekankan bahwa evolusi zakat dari masa Nabi 

hingga era modern menunjukkan bahwa meskipun bentuk penyaluran dapat 

berubah termasuk penggunaan uang esensi sosial dan simbolisnya tetap harus 

dijaga dalam bentuk kepedulian, keadilan, dan solidaritas. Dengan demikian, 

fleksibilitas metode penyaluran menjadi bagian dari adaptasi zakat dalam 

masyarakat kontemporer tanpa mengikis makna fundamentalnya. 

Perubahan bentuk zakat fitrah dari bahan pangan ke uang tentu 

mempengaruhi dimensi sosial yang terkandung di dalamnya. Pendistribusian 

makanan pokok secara langsung mampu menghadirkan rasa kebersamaan dan 

kepedulian yang lebih nyata antara pemberi dan penerima. Ketika zakat diberikan 

dalam bentuk uang, interaksi tersebut dapat berkurang karena prosesnya lebih 

singkat dan tidak selalu melalui tatap muka. Dengan demikian, fleksibilitas dalam 

bentuk penyaluran menunjukkan bahwa ajaran zakat mampu menyesuaikan 

kondisi zaman tanpa menghilangkan pesan utamanya. Tujuan utama zakat tetap 

menjaga keseimbangan sosial, membantu yang membutuhkan, serta memperkuat 

rasa solidaritas dalam masyarakat. Dengan kebijakan penyaluran yang tepat, zakat 

berbentuk uang bisa tetap mempertahankan nilai ibadah sekaligus menjawab 

tantangan kebutuhan masyarakat modern. 

 

PENUTUP 

Berdasarkan analisis terhadap empat mazhab fikih di atas, tampak bahwa 

perbedaan pandangan mengenai penggunaan uang sebagai alternatif zakat fitrah 

diberlakukan pada cara masing-masing mazhab menafsirkan prinsip dasar ibadah 

dan tujuan ditetapkannya zakat fitrah. Mazhab Hanafi memandang bahwa nilai 

kemaslahatan bagi para penerima lebih utama dibandingkan bentuk zakat dalam 

wujud makanan, sehingga uang dinilai lebih efektif untuk memenuhi kebutuhan 

mustahik secara langsung. Sebaliknya, mazhab Syafi'i, Maliki, dan Hanbali tidak 

membolehkan penempatan zakat fitrah dengan uang karena berpegang pada teks 

syariat dan praktik Nabi SAW yang secara jelas menunjukkan bahwa zakat fitrah 

harus dikeluarkan dalam bentuk bahan pokok. Perbedaan ini juga berpengaruh 

pada mekanisme penyaluran zakat, di mana Syafi'i dan Hanbali tetap 

mendistribusikan kepada delapan golongan, sedangkan Hanafi dan Maliki 

cenderung mendahulukan fakir dan miskin atau mengarahkan pada satu kelompok 

sesuai situasi sosial masyarakat.  

Dalam kenyataan masyarakat masa kini, perbedaan pandangan tersebut 

berdampak pada berkembangnya praktik pembayaran zakat fitrah dengan uang 

yang semakin banyak dipilih. Penggunaan uang dianggap lebih mudah, cepat, dan 

tepat sasaran dalam pendistribusian, serta dapat mendukung perputaran ekonomi 

karena mustahik dapat segera memenuhi kebutuhan mendesak mereka. Meskipun 

demikian, sebagian ulama menilai bahwa zakat fitrah berupa makanan memiliki 

nilai simbolik yang lebih kuat karena menjaga tradisi, rasa kebersamaan, serta 

keselarasan dengan sunnah. Oleh karena itu, pelaksanaan zakat fitrah pada era 

modern memerlukan titik temu antara ketentuan fikih klasik dan tuntutan sosial 



https://journal.ynam.or.id/index.php/insight 

 

11 | Journal Islamic Education and Law ~ Vol. 2, No. 1, 2026 

 

kontemporer, dengan tetap menjaga esensi zakat sebagai sarana membantu 

mustahik, mempererat solidaritas, dan mewujudkan kesejahteraan masyarakat. 

 

 

  



https://journal.ynam.or.id/index.php/insight 

 

12 | Journal Islamic Education and Law ~ Vol. 2, No. 1, 2026 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Acelia, F. (2025). Sejarah Zakat: Pengembangan Dan Siginifikansi Dalam Konteks 

Sosial, Ekonomi, Dan Keagamaan. Jebesh: Journal of Economics Business Ethic 

and Science Histories, 3(6), 11–20. 

Adawiah, A. M., Komaruddin, K., & Sar’an, M. (2023). Tafsir Zakat Perspektif 

Hadits Ahkam Fii Al-Muamalah. Muamalatuna, 15(2),171–183. 

https://doi.org/10.37035/mua.v15i2.9441 

Ariandini, R. (2019). Pribumisasi Islam dalam Tafsir al-Azhar Pada QS. At- 

Taubah ayat 60 tentang Mustahiq Zakat. Maghza: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan 

Tafsir, 4(2), 232–248. https://doi.org/10.24090/maghza.v4i2.3167 

Avrilibel, Y. B., Hidayati, R. N., Siswad, A. A., & Fauzia, A. W. (2025). Zakat 

Fitrah dalam Perspektif Fiqih Islam: Kewajiban, Waktu, dan Mekanisme 

Penyaluran. Tadhkirah: Jurnal Terapan Hukum Islam Dan Kajian Filsafat 

Syariah, 2(2), 243–257. 

Az-Zuhaili, W. (2011). Fiqih Islam Wa Adillatuhu (B. Permadi (ed.); 1st ed.). Darul 

Fikr. 

Doni, P., Islami, H., & Samae, M. R. (2025). Talfiq Mazhab dalam Praktik Zakat 

Fitrah : Studi atas Keputusan MUI Muaro Jambi. Journal of Islamic Legal 

Thought and Jurisprudence, 02(01), 23–34. 

Fajrina, A. N., Putra, F. R., & Sisillia, A. S. (2020). Optimalisasi pengelolaan 

zakat: Implementasi dan implikasinya dalam perekonomian. Journal of Islamic 

Economics and Finance Studies, 1(1), 100–120. 

Fakhrian, A. S., Prasteyo, A., & Cahyaningrum, P. (2022). Elaborasi Hukum 

Membayar Zakat Fitrah Menggunakan Dompet Digital dalam Perspektif 

Islam. Nalar Fiqh: Jurnal Hukum Islam, 13(2), 121–131. 

https://doi.org/https://doi.org/10.30631/nf.v13i2.1304 

Faridah, A. (2020). Zakat Fitrah dan Beberapa Permasalahannya. Jurnal Studi Islam 

Dan Sosial, 10(1), 1–7. 

Gunawan, A. (2019). Posisi dan Metode Ijtihad Yusuf Al-Qaradawi tentang 

Fisabilillah sebagai Asnaf Mustahiq Zakat dalam Perbandingan Empat 

Mazhab. Jurnal Peradaban Dan Hukum Islam, 2(1), 84. 

Haris, F. (2023). Pemikiran Yusuf Al Qardawi Tentang Fungsi Uang dan Relevansinya 

pada Perbankan Syariah. Universitas Islam Negeri Fatmawati Sukarno. 

Ismaulina, & Kherlina. (2023). Determinan Mustahiq Zakat Fitrah Perspektif 

Keadilan dan Budaya. Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam, 9(2), 2240. 

https://doi.org/https://doi.org/10.29040/jiei.v9i2.8742 

Judijanto, L. (2024). Implementation of Zakat Law in Empowering the Islamic 

Community’s Economy in Indonesia. The Easta Journal Law and Human 

Rights, 2(03), 136–146. 

Kalimah, S. (2020). Pandangan Ulama Empat Mazhab dalam Memutuskan Upah 

Amil Zakat Guna Meningkatkan Optimalisasi Keprofesionalan Amil Zakat. 

Salimiya: Jurnal Studi Ilmu Keagamaan Islam, 1(1), 32. 

https://doi.org/https://doi.org/10.58401/salimiya.v1i1.86 



https://journal.ynam.or.id/index.php/insight 

 

13 | Journal Islamic Education and Law ~ Vol. 2, No. 1, 2026 

 

Mahanum. (2021). Tinjauan Kepustakaan Mahanum. Alacrity : Journal Of Education, 

1(2), 1–12. 

Matien, N. F. M. (2021). Analisis Ijtihad Hukum Membayar Zakat Fitrah Dengan 

Uang Menurut Yusuf Al- Qaradawi Dan Wahbah Az-Zuhaili. Jurnal 

Perbandingan Hukum, 9(2), 111–137. 

Mawardi, I., Widiastuti, T., Mustofa, M. U. Al, & Hakimi, F. (2023). Analyzing 

the impact of productive zakat on the welfare of zakat recipients. Journal of 

Islamic Accounting and Business Research, 14(1), 118–140. 

Mughniyah, M. J. (2011). Fiqih Lima Mazhab ( al-F. ’ala al-madzahib Al-khamsah 

(ed.); 27th ed.). Penerbit Lentera. 

Muiz, A., & Hidarya, I. (2022). Analisis Hukum Islam Terhadap Penentuan Zakat 

Fitrah Dengan Uang Tunai Perspektif Empat Madzhab Fiqih (Telaah Kitab 

Al-Fiqh Al-Islam Wa Adillatuh). Jurnal Kajian Islam, 1(1), 1–12. 

Nabila, A. S., Normawan, S., & Salma. (2023). Hukum Pembayaran Zakat Fitrah 

dengan Uang Menurut para Ulama. Jurnal Agama, Sosial, Dan Budaya, 1(5), 

900–907. 

Pitrian, I., Zailia, S., & Isa, L. (2021). Zakat fitrah dengan uang menurut Imam 

Hanafi dan Imam Maliki. Jurnal Muqaranah, 5(2), 125–136. 

https://doi.org/https://doi.org/10.19109/muqaranah.v5i2.10510 

Pratama, M. R. Z., & Hartutik, H. (2025). The Impact of Zakat Programs on Local 

Economic Development (A Case Study of Dompet Dhuafa). Indonesian 

Interdisciplinary Journal of Sharia Economics (IIJSE), 8(2), 6825–6841. 

Risnawati, Ayu, A. N., Muin, R., & Lutfi, M. (2023). Permasalahan dan Solusi 

Pengelolaan Zakat di Indonesia. Innovative: Journal Of Social Science Research, 

3(3), 2527–2541. 

Rohmawati, K. A. (2015). Zakat Fitrah di Lembaga Pendidikan Perspektif Mazhab 

Syafi ’ i dan Mazhab Hanafi. Jurisdictie: Jurnal Hukum Dan Syariah, 6(2), 179–

188. 

Rosmita, Sari, H., & Afrianty, F. (2024). Membayar Zakat Fitri dengan Qīmah 

Menurut Ibnu Taimiyyah (Studi Kitab Majmū` al-Fatāwā). Al-Qiblah: Jurnal 

Studi Islam Dan Bahasa Arab, 3(6), 957–977. 

https://doi.org/https://doi.org/10.36701/qiblah.v3i6.1769 

Susanti, S. (2021). Hukum zakat fitrah dengan uang (studi komparatif imam abu hanifah 

dan imam syafi’i ). 

Syarifuddin, & Trimulato. (2024). Mustahiq Local Economic Empowerment Based 

on Islamic Philanthropy Through Zakat at Amil Zakat Institutions in 

Indonesia. Jihbiz: Jurnal Ekonomi, Keuangan Dan Perbankan Syariah, 8(2), 83–

89. 

Tari, S. E. (2019). Hukum Zakat Fitrah dalam Bentuk Uang (Studi Komparatif Imam 

Abu Hanifah dan Imam Syafi’i) [Universitas Islam Negeri Sultan Maulana 

Hasanuddin Banten.]. https://repository.uinbanten.ac.id/id/eprint/3307 

Umar, Zumaro, A., & Afifah, N. (2025). Nilai-nilai Pendidikan Islam dalam 

Ibadah Zakat: Mengungkap Pesan Al-Qur’an dan Hadis. Tarbawiyah: Jurnal 



https://journal.ynam.or.id/index.php/insight 

 

14 | Journal Islamic Education and Law ~ Vol. 2, No. 1, 2026 

 

Ilmiah Pendidikan, 9(1), 18–41. 

Wahyuni, E. T., & Chintya, A. (2017). Pembagian Zakat Fitrah Kepada Mustahiq : 

Studi Komparatif Ketentuan Ashnaf Menurut Imam Syafi’i dan Imam Malik. 

Jurnal Ekonomi Dan Perbankan Syariah, 8(2), 157. 

Wathon, A. (2024). Manajemen Dana Zakat Produktif dalam Pemberdayaan 

Ekonomi Masyarakat Miskin. Jurnal Ekonomi Islam, 1(2), 245–268. 

Wibawanti, N. C., & Damayanti, W. (2025). Analisis Pendistribusian Zakat Fitrah 

Perspektif Imam Syafi ’ I Studi Di Desa Ciptasari Kec . Mesuji Raya Kab . 

Ogan Komering. Kasbana : Jurnal Hukum Ekonomi Syariah, 5(2), 55–65. 

Widodo, A., Sari, M. M., & Latifah, N. (2023). Zakat Fitrah Menggunakan Uang 

Senilai Beras. Jurnal Riset Ekonomi Islam, 1(2), 53. 

Zulhendra, J. (2017). Tinjauan Hukum Islam Terhadap Zakat Fitrah Dalam 

Bentuk Uang. Jurnal Normative Ilmiah Hukum, 5(2), 94–105. 

 

 

 

  


