https://journal.ynam.or.id/index.php/insight

JOURNAL ISLAMIC EDUCATION AND LAW
ISSN: 3090-3823, Pages 1-14

Hukum Zakat Fitrah Menggunakan Uang Dalam Perspektif Empat
Mazhab : Analisis Literatur Dan Perbedaan Pendapat

Abdun Nafiq', Given Diah Arifika?, Oktaviana Indriastuti’, Muhammad
Rifanuddin*, Siyono’
Universitas Islam Negeri (UIN) Salatiga
Email: anafig22@gmail.com', givendiaharifika@gmail.com?,

oindriastuti@gmail.com?, ripandolet@gmail.com®, sivono347@gmail.com’

ABSTRACT

This study highlights three main aspects, namely how the four schools of thought
view the permissibility of paying zakat al-fitr in the form of money, who are the
recipients of zakat according to each school of thought, and the impact of these
differences of opinion on the practice of zakat al-fitr in society. This study aims to
outline the legal basis, arguments, and relevance of the opinions of the four schools
of thought in the context of society and the needs of the people today. The method
used is a literature study by examining various written sources, such as classical
figh books, academic journals, authoritative fatwas, and related scientific literature.
The findings show that the Hanafi school of thought allows the payment of zakat
al-fitr in cash, while the Shafi'i, Maliki, and Hanbali schools of thought still require
the payment of staple foods. This difference affects modern practices, where
payment in cash is considered more practical and beneficial for the mustahik,
although some scholars still consider the distribution of food to have important
social and symbolic value.

Key Words: Four Schools Of Thought, Zakat With Money,Zakat Al-Fitr

ABSTRAK

Penelitian ini menyoroti tiga aspek utama, yaitu bagaimana empat mazhab
memandang keabsahan pembayaran zakat al-fitr dalam bentuk uang, siapa saja
penerima zakat menurut masing-masing mazhab, dan dampak perbedaan pendapat
ini terhadap praktik zakat al-fitr di masyarakat. Penelitian ini bertujuan untuk
menguraikan dasar hukum, argumen, dan relevansi pendapat keempat mazhab
figih dalam konteks masyarakat dan kebutuhan masyarakat saat ini. Metode yang
digunakan adalah studi literatur dengan menganalisis berbagai sumber tertulis,
seperti kitab-kitab fiqih klasik, jurnal akademik, fatwa-fatwa otoritatif, dan literatur
ilmiah terkait. Hasil penelitian menunjukkan bahwa mazhab Hanafi
memperbolehkan pembayaran zakat al-fitr dalam bentuk uang tunai, sementara
mazhab Syafi'i, Maliki, dan Hanbali masih mewajibkan pembayaran dalam bentuk
bahan pokok. Perbedaan ini mempengaruhi praktik modern, di mana pembayaran
dalam bentuk uang tunai dianggap lebih praktis dan bermanfaat bagi mustahik,

1 | Journal Islamic Education and Law ~ Vol. 2, No. 1, 2026


mailto:anafiq22@gmail.com
mailto:oindriastuti@gmail.com3
mailto:ripandolet@gmail.com4
mailto:siyono347@gmail.com5

https://journal.ynam.or.id/index.php/insight

meskipun beberapa ulama masih menganggap distribusi makanan memiliki nilai
sosial dan simbolis yang penting.

Kata Kunci: Empat mazhab, Zakat dengan Uang, Zakat Fitri

PENDAHULUAN

Zakat fitrah merupakan salah satu kewajiban ibadah yang dilaksanakan
pada akhir bulan Ramadan dan memiliki fungsi sosial-keagamaan sebagai
pembersih jiwa serta pembantu kaum mustahik di hari raya. Namun, praktik
pembayaran zakat fitrah di masyarakat modern semakin bervariasi. tidak hanya
berbentuk bahan pokok makanan, tetapi juga dalam bentuk uang (Fakhrian et al.,
2022). Fenomena ini menimbulkan kontroversi figh dan implementasi sosial,
terutama ketika beberapa lembaga amil dan komunitas memilih menerima zakat
fitrah berupa uang karena alasan kemudahan logistik, fluktuasi harga makanan
pokok, atau keterbatasan distribusi bahan zakat.

Secara sosial, penggunaan uang untuk zakat fitrah mencerminkan adaptasi
figh terhadap realitas kontemporer. Banyak Muzakki (pembayar zakat) lebih
memilih membayar dalam bentuk uang yang setara nilai makanan pokok karena
lebih praktis dan fleksibel dibanding menyiapkan beras atau bahan pokok lain. Di
sisi lain, sebagian Mustahik (penerima zakat) juga merasa lebih bermanfaat bila
dana uang tersebut bisa dikonversi menjadi kebutuhan lain seperti pangan lokal
yang bukan hanya dibagikan sebagai beras (Rosmita et al., 2024). Kondisi ini
memperlihatkan ketegangan antara praktik sosial modern dan doktrin figh
tradisional.

Penelitian-penelitian ~ sebelumnya menunjukkan adanya perbedaan
pandangan mazhab tentang kebolehan zakat fitrah menggunakan uang. Dalam
penelitian (Pitrian et al., 2021), menegaskan bahwa mazhab Hanafi membolehkan
pembayaran zakat fitrah dalam bentuk uang karena gqimah dianggap lebih tepat
memenuhi kebutuhan fakir miskin, sebagaimana didukung pendapat Sufyan Ats-
Tsauri dan Imam Bukhari yang memperbolehkan penggantian zakat dengan benda
bernilai setara makanan pokok. Di dalam penelitian (Tari, 2019), menegaskan
bahwa mazhab Syafi‘i dan Maliki tetap mewajibkan zakat fitrah dalam bentuk
makanan pokok sesuai teks hadis, karena zakat fitrah dipandang sebagai ibadah
mahdhah yang bentuknya tidak boleh diubah. Namun, kedua penelitian tersebut
hanya membahas sebagian mazhab dan belum menguraikan secara komprehensif
dasar ushul, dalil hadis, serta pertimbangan maslahat yang melatarbelakangi
perbedaan ijtihad empat mazhab. Dengan demikian, penelitian ini menawarkan
kebaruan (novelty) berupa analisis literatur yang mencakup keseluruhan pandangan
mazhab Hanalfi, Syafi‘i, Maliki, dan Hanbali, serta menautkan perbedaan pendapat
tersebut dengan praktik kontemporer pembayaran zakat fitrah menggunakan uang,
sehingga memberikan gambaran lebih utuh mengenai relevansi perbedaan mazhab
dalam konteks modern.

2 | Journal Islamic Education and Law ~ Vol. 2, No. 1, 2026



https://journal.ynam.or.id/index.php/insight

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode studi kepustakaan (/ibrary Research),
yaitu pengumpulan data melalui penelaahan sumber-sumber tertulis seperti kitab-
kitab fikih klasik, jurnal ilmiah, fatwa resmi, dan karya ilmiah lain yang relevan.
Menurut John W. Creswell, tinjauan pustaka merupakan uraian tertulis yang
memuat rangkuman berbagai sumber seperti artikel jurnal, buku, maupun
dokumen lain yang berisi teori serta informasi dari masa lampau hingga masa kini.
Kegiatan ini bertujuan untuk menata dan mengelompokkan sumber-sumber
tersebut ke dalam tema serta referensi yang relevan dengan penyusunan proposal
penelitian (Mahanum, 2021). Melalui metode ini, peneliti menelusuri pemikiran-
pemikiran empat mazhab mengenai prinsip zakat fitrah dengan menggunakan
uang.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Pandangan 4 Mazhab Tentang Kebolehan Membayar Zakat Fitrah Dengan Uang
1. Menurut Imam Hanafi

Menurut Imam Hanafi, membayar zakat fitrah adalah kewajiban bukanlah
fardhu. Hal ini didasarkan pada kaidah yang membedakan antara keduanya.
Dalam pandangan mereka, fardhu adalah ketentuan yang ditetapkan melalui dalil
gath‘l, sedangkan wajib ditetapkan berdasarkan dalil zanni. Perbedaan tersebut
memiliki implikasi hukum: seseorang yang mengingkari kewajiban fardhu dapat
dianggap kufur, sementara orang yang mengingkari sesuatu yang berstatus wajib
tidak sampai pada hukum kufur (Az-Zuhaili, 2011). ITa memperbolehkan zakat
fitrah dibayarkan dengan uang yang nilainya setara dengan makanan pokok.
Kebolehan ini didasarkan pada prinsip bahwa zakat fitrah bertujuan memenuhi
kebutuhan fakir miskin secara lebih luas pada hari raya, bukan hanya kebutuhan
makanan pokok saja, tetapi juga kebutuhan lain yang mendesak (Faridah, 2020).
Imam Hanafi merujuk pada sebuah riwayat yang menyatakan bahwa membayar
zakat fitrah dengan sesuatu yang bernilai sama dengan makanan pokok adalah sah,
seperti yang disebutkan dalam riwayat : “Andaikan engkau membayar zakat fitri
dengan halilij maka itu sah bagimu”, (Ad-Daruquthni, 2004:392). Kata halilaj
berasal dari bahasa Arab yang berarti sesuatu yang bernilai sama dengan makanan
pokok di daerah tersebut. Selain itu, pendapat para ulama seperti Sufyan Ats-Tsauri
dan Imam Bukhari yang disebutkan oleh An-Nawawi dalam kitabnya Al-Majmu’
Syarh Al Muhadzdzab juga memperkuat kebolehan ini dengan memperbolehkan
zakat fitrah dibayarkan dalam bentuk benda bernilai (Pitriani et al., 2021).
2. Menurut Imam Syafi’i

Imam asy-Syafi'it mengatakan bahwa zakat fitrah harus dikeluarkan
menggunakan makanan pokok /agrabu qutraha al-buldani minhum (Matien, 2021).
Hadis juga secara tegas menyebutkan bahwa zakat fitrah harus berupa makanan
pokok, bukan bentuk lain. Pendapat ini sejalan dengan firman Allah SWT yang
memerintahkan pengambilan zakat dari harta kaum muslimin sebagai sarana
penyucian dan pembersihan diri mereka, serta doa bagi mereka sebagai sumber

3 | Journal Islamic Education and Law ~ Vol. 2, No. 1, 2026



https://journal.ynam.or.id/index.php/insight

ketenteraman jiwa (Widodo et al., 2023). Makanan pokok yang digunakan untuk
zakat fitrah adalah makanan utama yang paling banyak dikonsumsi masyarakat
setempat dalam setahun. Seseorang boleh mengganti makanan pokok berkualitas
rendah dengan yang lebih baik saat berzakat, selama takarannya tetap sesuai
ketentuan (Susanti, 2021). Penggunaan uang hanya diperbolehkan apabila uang itu
diserahkan kepada amil dengan tujuan agar amil membeli bahan makanan terlebih
dahulu, kemudian makanan itulah yang dibagikan kepada para mustahiq
(Zulhendra, 2017).
3. Menurut Imam Maliki

Menurut Imam Maliki, zakat fitrah harus ditunaikan dalam bentuk
makanan pokok yang paling banyak dikonsumsi oleh masyarakat di suatu daerah.
Jenis makanan yang termasuk dalam ketentuan tersebut antara lain gandum, beras,
salat (sejenis beras), jagung, padi, kurma, anggur, dan keju. Jika makanan yang
diberikan tidak termasuk dalam kategori pokok dari jenis-jenis tersebut, maka zakat
fitrah dianggap tidak sah apabila dibayarkan dengan makanan selainnya (Muiz &
Hidarya, 2022). Pendapat ini berlandaskan pada hadits Rasulullah SAW yang
secara jelas memerintahkan zakat fitrah berupa makanan: “Rasulullah SAW
mewajibkan zakat fitrah satu sha™ kurma atau gandum, kepada budak, orang
merdeka, laki-laki, perempuan, anak kecil dan orang dewasa dari umat Islam”
(HR. Bukhari dan Muslim). Imam Malik juga merujuk pada praktik sahabat yang
selalu menunaikan zakat fitrah dengan makanan sebagaimana dalam riwayat:
“Pada masa Rasul SAW, kami mengeluarkan zakat fitrah sebanyak satu sha*
makanan, dan pada waktu itu makanan kami berupa kurma, gandum, anggur dan
keju”, (HR. Muslim, hadits: 985). Selain itu, terdapat riwayat dalam kitab Al-
Amwal karya Ibnu Zanjawaih bahwa Imam Malik bahkan bersumpah menolak
pembayaran zakat fitrah dengan dirham, dengan pernyataan bahwa zakat harus
diberikan dalam bentuk makanan, bukan uang. Oleh karena itu, Mazhab Maliki
menegaskan bahwa penunaian zakat fitrah harus mengikuti bentuk yang ditetapkan
pada masa Rasulullah sebagai bentuk ketaatan terhadap sunnah (Pitriani et al.,
2021).
4. Menurut Imam Hambali

Imam Ahmad berpendapat bahwa zakat fitrah wajib dibayarkan dalam
bentuk bahan makanan pokok masyarakat setempat dan tidak sah apabila diberikan
dalam bentuk uang. Pendapat ini sejalan dengan Imam Syafi’t yang mengharuskan
zakat fitrah diserahkan dalam bentuk makanan pokok yang biasa dikonsumsi
masyarakat di daerah setempat, bukan dalam bentuk uang. Pembayaran dengan
uang dianggap tidak sah kecuali jika uang tersebut diberikan kepada amil sebagai
wakil untuk membeli bahan makanan terlebih dahulu, kemudian makanan itu yang
disalurkan kepada para penerima zakat. Dengan demikian, pemberian uang hanya
berfungsi sebagai perantara, sedangkan yang benar-benar diberikan kepada
mustahiq tetap berupa makanan. Dasar pandangan ini merujuk pada hadits riwayat
Bukhari yang kurang lebih isinya menegaskan bahwa Rasulullah SAW
memerintahkan agar zakat fitrah dikeluarkan dalam bentuk makanan pokok
(Nabila et al., 2023).

4 | Journal Islamic Education and Law ~ Vol. 2, No. 1, 2026



https://journal.ynam.or.id/index.php/insight

Berdasarkan kajian dari empat mazhab, terlihat bahwa perbedaan pendapat
mengenai boleh tidaknya zakat fitrah dibayar dengan uang berasal dari perbedaan
cara memahami esensi ibadah dan tujuan zakat fitrah itu sendiri. Mazhab Hanafi
memberikan keleluasaan dengan memperbolehkan zakat fitrah dibayar dalam
bentuk uang, karena mereka menganggap tujuan utama zakat fitrah adalah
memberikan manfaat kepada mustahiq. Pendekatan ini menunjukkan bahwa
mazhab Hanafi lebih menekankan aspek kemanfaatan atau magsid, terutama
ketika uang lebih efektif dalam memenuhi kebutuhan mustahiq dibandingkan
memberikan bahan makanan. Di sisi lain, mazhab Syafi’i, Maliki, dan Hanbali
menolak pembayaran zakat fitrah dalam bentuk uang, dengan alasan bahwa zakat
fitrah adalah ibadah yang bentuknya telah ditentukan secara jelas dalam hadis
sebagai bahan makanan pokok. Ketiga mazhab ini menegaskan bahwa bentuk
ibadah tidak boleh diubah meskipun ada pertimbangan rasional atau sosial yang
menunjukkan manfaat lain. Mereka konsisten berpegang pada pemahaman secara
tekstual terhadap nash, serta komitmen untuk menjaga keaslian ibadah
sebagaimana dilakukan oleh Nabi Muhammad SAW dan para sahabat. Dengan
demikian, perbedaan pendapat ini bukan hanya soal bentuk harta yang
dikeluarkan, tetapi mencerminkan perbedaan pendekatan metodologis masing
masing mazhab dalam memahami hubungan antara teks, kemanfaatan, dan praktik
ibadah.

Golongan Penerima Zakat Menurut Empat Mazhab
1. Pendapat Imam Syafi’i Mengenai Pembagian Zakat Kepada Ashnaf Zakat

Menurut Imam Syafi’i, seorang mukallaf berkewajiban membayarkan zakat
fitrah untuk dirinya sendiri serta untuk orang-orang yang berada di bawah
tanggungannya, seperti istri, orang tua, dan anak-anak yang wajib ia nafkahi
(Mughniyah, 2011). Imam Syafi'i berpendapat bahwa penentuan penerima zakat
(mustahiq) harus berdasarkan perintah Allah SWT yang tercantum dalam Al-Qur'an
Surah At Taubah ayat 60 (Wibawanti & Damayanti, 2025). Pendapat ini
berorientasi pada pendekatan bayani, yakni pembagian zakat harus diberikan
kepada delapan golongan penerima zakat (ashinaf) yang meliputi fakir, miskin, amil,
muallaf, budak (7igab), gharimin (orang yang berutang), fi sabilillah, dan ibnu sabil.
Jika semua golongan tersebut ada, maka zakat dibagikan kepada semuanya, namun
jika tidak semua ada, maka zakat hanya diberikan kepada golongan yang ada saja.
Pandangan Imam Syafi'i ini menunjukkan sikap kehati-hatian dan kepatuhan yang
ketat terhadap nash Al Qur'an dalam menentukan distribusi zakat (Wahyuni &
Chintya, 2017).

2. Pendapat Imam Malik Mengenai Pembagian Zakat Kepada Ashnaf Zakat

Imam Malik menegaskan bahwa dalam pembagian zakat fitrah penerima
utama adalah fakir dan miskin saja bukan penyamarataan kepada semua delapan
golongan (Ashnaf) sebagaimana yang dipahami dari pendekatan bayani yang
berfokus pada ayat Al-Qur’an. Pendekatan ini didasarkan pada penekanan Malik
pada sunnah Nabi dan praktik sahabat sebagai landasan istinbath, oleh karena itu
beliau memandang pembagian zakat fitrah seyogianya mengikuti praktik

5 | Journal Islamic Education and Law ~ Vol. 2, No. 1, 2026



https://journal.ynam.or.id/index.php/insight

pemberian langsung kepada orang-orang fakir dan miskin yang membutuhkan
(Wahyuni & Chintya, 2017).

Imam Malik berpendapat bahwa zakat fitrah hanya diperuntukkan bagi dua
golongan penerima, yaitu fakir dan miskin. Pendapat ini merujuk pada riwayat
Ibnu Umar yang menyampaikan bahwa Rasulullah SAW memerintahkan para
sahabat untuk menunaikan zakat fitrah sebelum berangkat menuju tempat shalat
(mushalla). Dalam riwayat tersebut, Nabi SAW menegaskan agar para mustahiq
dipenuhi kebutuhannya sehingga mereka tidak perlu meminta-minta pada hari raya
tersebut (Wahyuni & Chintya, 2017).

3. Pendapat Imam Hambali Mengenai Pembagian Zakat Fitrah Kepada Ashnaf
Zakat

Menurut mazhab Hanbali, zakat merupakan hak yang bersifat wajib untuk
dikeluarkan dari harta tertentu yang telah memenuhi syarat, dan harus disalurkan
kepada kelompok penerima yang telah ditentukan secara khusus dalam Al Quran
(Doni et al., 2025). Definisi ini menekankan bahwa zakat bukan sekadar kewajiban
ritual semata, melainkan sebuah hak yang melekat pada harta bagi mereka yang
berhak menerimanya. Harta yang wajib dizakati dalam pandangan mazhab
Hanbali mencakup emas, perak, hasil pertanian, hewan ternak, dan harta
perdagangan yang telah mencapai nisab dan haul tertentu. Karakteristik zakat
sebagai "hak yang wajib" ini menunjukkan dimensi sosial dalam sistem ekonomi
Islam, di mana sebagian kekayaan yang dimiliki seseorang sejatinya adalah milik
orang lain yang kurang mampu (Adawiah et al., 2023). Alquran secara tegas
menyebutkan delapan golongan penerima zakat (asnaf) dalam Surah At-Taubah
ayat 60, yaitu: fakir (orang yang tidak memiliki harta dan tidak mampu berusaha),
miskin (orang yang memiliki harta namun tidak mencukupi kebutuhan), amil
(pengelola zakat), muallaf (orang yang baru masuk Islam atau yang hatinya perlu
dilembutkan terhadap Islam), rigab (budak yang ingin memerdekakan diri), gharim
(orang yang terlilit hutang), fisabilillah (pejuang di jalan Allah), dan ibnu sabil
(musafir yang kehabisan bekal) (Ariandini, 2019). Pembagian ke dalam delapan
kategori in1i menunjukkan komprehensifitas sistem zakat dalam mengatasi berbagai
permasalahan sosial dan ekonomi masyarakat, mulai dari kemiskinan struktural,
pemberdayaan dakwah, hingga penguatan solidaritas sosial. Mazhab Hanbali
berpandangan bahwa penyaluran zakat harus mengikuti urutan prioritas sesuai
dengan kebutuhan mendesak di suatu wilayah, meskipun idealnya zakat dapat
didistribusikan kepada seluruh delapan asnaf tersebut jika memungkinkan
(Kalimah, 2020).

4. Pandangan Imam Hanafi Mengenai Pembagian Zakat Fitrah Kepada Ashnaf
Zakat

Menurut mazhab Hanafi, pembagian zakat kepada delapan golongan
(ashnaf) yang disebutkan dalam Al-Qur'an surah At-Taubah ayat 60 Dbersifat
fleksibel dan tidak harus diberikan kepada seluruh delapan golongan sekaligus
(Rohmawati, 2015). Imam Abu Hanifah berpendapat bahwa pembagian zakat
boleh diberikan kepada satu golongan saja atau beberapa golongan sesuai dengan
kebutuhan dan kondisi yang ada, bahkan diperbolehkan memberikan seluruh zakat

6 | Journal Islamic Education and Law ~ Vol. 2, No. 1, 2026



https://journal.ynam.or.id/index.php/insight

kepada satu orang dari salah satu golongan tersebut jika memang diperlukan.
Pandangan ini sejalan dengan pendapat Imam Malik yang juga memberikan
fleksibilitas dalam pembagian zakat, di mana apabila situasi dan kondisinya
memungkinkan, maka boleh hanya memberikan zakat kepada satu atau beberapa
golongan. Mazhab Hanafi menekankan bahwa yang terpenting adalah zakat
sampai kepada mereka yang berhak menerimanya sesuai dengan kategori yang
telah ditetapkan syariat (Ismaulina & Kherlina, 2023).

Dalam konteks prioritas pembagian, mazhab Hanafi memberikan
keleluasaan kepada muzakki (pemberi zakat) atau pengelola zakat untuk
menentukan golongan mana yang lebih membutuhkan berdasarkan kondisi sosial
setempat. Jika di suatu daerah terdapat banyak fakir miskin, maka boleh
mengutamakan mereka tanpa harus membagi kepada golongan lainnya seperti
amil, muallaf, atau rigab (budak). Fleksibilitas ini bertujuan untuk mencapai
magqashid (tujuan) zakat yaitu mengentaskan kemiskinan dan mewujudkan
kesejahteraan umat. Pembagian zakat yang fleksibel ini juga didukung oleh
pemahaman komprehensif terhadap kondisi mustahiq yang berbeda-beda di setiap
daerah dan waktu. Namun demikian, mazhab Hanafi tetap menegaskan bahwa
pembagian zakat harus dilakukan dengan adil dan memperhatikan kemaslahatan
umum, serta tidak boleh diberikan kepada mereka yang tidak termasuk dalam
delapan golongan yang telah ditentukan Allah SWT (Gunawan, 2019).

Pengaruh Perbedaan Pendapat Empat Mazhab Terhadap Praktik Pembayaran
Zakat Fitrah Dengan Uang Dalam Masyarakat Kontemporer
1. Kemudahan Administrasi Dan Distribusi

Pembayaran zakat fitrah menggunakan uang memberikan berbagai
kemudahan dalam proses pengelolaan dan penyalurannya karena lebih sesuai
dengan kondisi transaksi masyarakat masa kini. Menurut Yusuf Al-Qaradawi,
fungsi uang saat ini dapat menggantikan peran makanan pokok pada masa Nabi,
sehingga distribusinya dapat dilakukan secara lebih cepat, praktis, dan tepat (Haris,
2023). Uang juga memungkinkan penerima zakat memenuhi kebutuhan yang
benar-benar mendesak saat hari raya serta mengurangi kendala seperti
penyimpanan dan transportasi bahan pokok. Selain itu, penggunaan uang memberi
keleluasaan dalam menyesuaikan nilai zakat dengan harga kebutuhan di setiap
daerah agar lebih relevan bagi mustahik. Namun demikian, Wahbah Az-Zuhaili
tetap menilai bahwa penyaluran zakat fitrah dalam bentuk makanan pokok lebih
utama sesuai ketentuan syar™i, meski ia tetap memperbolehkan penggunaan uang
apabila memberikan manfaat yang lebih besar (Matien, 2021).

Pembayaran zakat fitrah dalam bentuk uang memberikan kemudahan yang
signifikan dalam proses administrasi dan distribusinya. Pengumpulan dana menjadi
lebih efisien karena tidak memerlukan penyimpanan dan pengangkutan barang,
sehingga dapat mengurangi biaya logistik serta risiko kerusakan bahan pokok
(Avrilibel et al., 2025). Selain itu, uang lebih mudah dikelola oleh amil zakat, dapat
dihitung secara tepat sesuai harga kebutuhan di tiap daerah, dan memungkinkan
penyaluran dana dilakukan dengan cepat kepada mustahik pada waktu yang telah

7 | Journal Islamic Education and Law ~ Vol. 2, No. 1, 2026



https://journal.ynam.or.id/index.php/insight

ditentukan sebelum Idulfitri. Fleksibilitas penggunaan uang juga memberi
kesempatan bagi mustahik untuk memenuhi kebutuhan yang paling mendesak pada
hari raya, sehingga tujuan zakat fitrah untuk memberikan kebahagiaan dan
kecukupan pada hari raya dapat tercapai secara lebih optimal (Pitrian et al., 2021).

Penggunaan uang sebagai media pembayaran zakat fitrah menunjukkan
adanya modernisasi dalam praktik ibadah yang menyesuaikan perkembangan
kondisi masyarakat. Dari sisi administratif, uang jauh lebih mudah dikelola karena
tidak membutuhkan penyimpanan barang ataupun pengiriman logistik yang rumit,
sehingga bantuan dapat segera diterima mustahik tepat sebelum hari raya. Hal ini
menegaskan bahwa zakat fitrah berbasis uang mampu meningkatkan efektivitas
dan kecepatan penyaluran dalam memenuhi tujuan ibadah. Walau demikian,
perbedaan pandangan ulama tetap perlu dipertimbangkan. Sebagian menilai bentuk
makanan pokok lebih sesuai dengan praktik sunnah, sementara sebagian lainnya
memperbolehkan uang selama manfaatnya lebih besar bagi penerima. Perbedaan
ini memperlihatkan pentingnya keseimbangan antara penerapan hukum figih
dengan realitas sosial ekonomi agar zakat tetap sah secara syariat dan memberi
dampak maksimal bagi umat.

2. Dampak Terhadap Mustahik

Distribusi zakat fitrah dalam bentuk uang membuat aliran dana langsung
berputar di lingkungan masyarakat. Mustahik dapat membelanjakan kebutuhan
pokok di pasar sekitar sehingga pelaku usaha kecil ikut merasakan manfaatnya. Hal
ini menjadikan aktivitas ekonomi pada tingkat mikro menjadi lebih hidup. Selain
itu, uang yang diberikan dapat disesuaikan dengan harga kebutuhan terkini,
sehingga nilai manfaat zakat tetap terjaga meskipun terjadi kenaikan harga
(Syarifuddin & Trimulato, 2024). Sebaliknya, penyaluran dalam bentuk barang
memerlukan proses yang lebih panjang, seperti pengadaan, penyimpanan, dan
pengiriman ke lokasi yang sulit dijangkau. Prosedur tersebut sering menambah
biaya dan membuat distribusi menjadi kurang efisien. Oleh karena itu, penyaluran
zakat fitrah berupa uang dinilai lebih efektif dalam mendukung ekonomi lokal serta
memberi keleluasaan bagi penerima untuk memenuhi kebutuhan mereka. Namun,
pengelola zakat harus tetap memastikan bahwa dana benar-benar dimanfaatkan
secara tepat dan sesuai ketentuan (Judijanto, 2024).

Zakat fitrah dalam bentuk uang memberikan kebebasan bagi mustahik untuk
menentukan kebutuhan yang paling prioritas, sehingga nilai manfaat yang diterima
benar-benar tepat guna. Selain itu, uang dapat langsung dibelanjakan di lingkungan
terdekat, yang pada akhirnya mendorong aktivitas ekonomi masyarakat di sekitar
penerima dan memperkuat perputaran ekonomi pada tingkat akar rumput. Meski
begitu, penggunaan uang tetap memiliki tantangan tersendiri karena penerima
mungkin mengalokasikan dana untuk keperluan yang kurang penting. Oleh karena
itu, lembaga zakat perlu mengoptimalkan pemantauan dan pendampingan agar
penyaluran dana benar-benar sesuai sasaran dan mendukung peningkatan
kesejahteraan mustahik secara lebih berkelanjutan.

8 | Journal Islamic Education and Law ~ Vol. 2, No. 1, 2026



https://journal.ynam.or.id/index.php/insight

3. Implikasi Ekonomi Lokal Dalam Penyaluran Zakat Berbasis Uang

Pemberian zakat fitrah dalam bentuk uang memiliki implikasi ekonomi yang
positif bagi masyarakat, karena mustahik dapat membelanjakan dana tersebut di
pasar atau toko sekitar sehingga perputaran ekonomi lokal ikut meningkat (Fajrina
et al., 2020). Selain itu, bentuk uang lebih mudah disesuaikan dengan perubahan
harga kebutuhan pokok, sehingga manfaat yang diterima mustahik tetap setara
meskipun terjadi inflasi. Di sisi lain, penyaluran zakat dalam bentuk barang
membutuhkan proses logistik yang lebih rumit, seperti pengadaan, penyimpanan,
dan distribusi, yang dapat menimbulkan biaya tambahan serta mengurangi efisiensi
penyaluran. Hal ini sejalan dengan temuan penelitian yang menunjukkan bahwa
persoalan logistik masih menjadi hambatan besar dalam pendistribusian zakat di
Indonesia, terutama pada sektor informal, sehingga pemberian uang dapat menjadi
alternatif yang lebih praktis dan tepat sasaran (Risnawati et al., 2023).

Zakat produktif berupa dana tunai yang disertai pendampingan usaha
mampu meningkatkan perkembangan bisnis mustahik sehingga berdampak pada
naiknya kesejahteraan mereka (Wathon, 2024). Karena uang dapat langsung
digunakan untuk kebutuhan mendesak atau sebagai tambahan modal usaha. Selain
itu, kondisi ekonomi makro tidak berpengaruh signifikan dalam peningkatan taraf
hidup mustahik, sehingga pemberian dana tunai dinilai lebih efektif untuk
memberdayakan ekonomi lokal dan mendorong kemandirian ekonomi penerima
zakat (Mawardi et al., 2023).

Penyaluran zakat fitrah berupa uang secara langsung menggairahkan
ekonomi lokal karena mustahik dapat membelanjakan kebutuhan di pasar sekitar
rumah mereka. Bahkan, ketika dana tunai dikelola sebagai zakat produktif,
mustahik berpeluang mengembangkan usaha sehingga kesejahteraan mereka dapat
meningkat perlahan dan hubungan mereka dengan lembaga zakat berubah dari
penerima menjadi pelaku usaha mandiri. Meski demikian, keberhasilan program
ini sangat dipengaruhi oleh sistem pengelolaan zakat yang terarah dan profesional.
Tanpa perencanaan dan pemantauan yang baik, dana tunai hanya memberikan
efek jangka pendek. Karena itu, zakat berbasis uang sebaiknya diarahkan untuk
mendukung program pemberdayaan ekonomi yang terstruktur demi menciptakan
kemandirian mustahik dalam jangka Panjang.

4. Dampak Sosial Dan Makna Sombolis Zakat

Zakat fitrah memegang peran penting sebagai simbol kebersamaan dan
solidaritas sosial antara pemberi dan penerima. Dengan berbentuk bahan pokok,
zakat secara langsung mengingatkan umat akan nilai penyucian dan tanggung
jawab sosial menunjukkan bahwa pemberian bukan sekadar transaksi, tetapi
hubungan sosial yang nyata (Umar et al., 2025). Sebaliknya, ketika bentuknya
berupa uang, makna simbolik ini cenderung melemah karena transaksi terasa lebih
umum dan kurang fokus pada pemenuhan kebutuhan pokok. Namun demikian,
penggunaan uang juga menunjukkan bahwa zakat fitrah mampu menyesuaikan
dengan perubahan zaman dan kebutuhan penerima, serta memungkinkan pilihan
yang lebih tepat sasaran bagi mustahik (Pratama & Hartutik, 2025). Menurut
Acelia, zakat sepanjang sejarah bukan hanya sebagai kewajiban ritual, melainkan

9 | Journal Islamic Education and Law ~ Vol. 2, No. 1, 2026



https://journal.ynam.or.id/index.php/insight

juga sebagai instrumen sosial-ekonomi dan keagamaan yang memperkuat struktur
masyarakat (Acelia, 2025). Ia menekankan bahwa evolusi zakat dari masa Nabi
hingga era modern menunjukkan bahwa meskipun bentuk penyaluran dapat
berubah termasuk penggunaan uang esensi sosial dan simbolisnya tetap harus
dijaga dalam bentuk kepedulian, keadilan, dan solidaritas. Dengan demikian,
fleksibilitas metode penyaluran menjadi bagian dari adaptasi zakat dalam
masyarakat kontemporer tanpa mengikis makna fundamentalnya.

Perubahan bentuk =zakat fitrah dari bahan pangan ke uang tentu
mempengaruhi dimensi sosial yang terkandung di dalamnya. Pendistribusian
makanan pokok secara langsung mampu menghadirkan rasa kebersamaan dan
kepedulian yang lebih nyata antara pemberi dan penerima. Ketika zakat diberikan
dalam bentuk uang, interaksi tersebut dapat berkurang karena prosesnya lebih
singkat dan tidak selalu melalui tatap muka. Dengan demikian, fleksibilitas dalam
bentuk penyaluran menunjukkan bahwa ajaran zakat mampu menyesuaikan
kondisi zaman tanpa menghilangkan pesan utamanya. Tujuan utama zakat tetap
menjaga keseimbangan sosial, membantu yang membutuhkan, serta memperkuat
rasa solidaritas dalam masyarakat. Dengan kebijakan penyaluran yang tepat, zakat
berbentuk uang bisa tetap mempertahankan nilai ibadah sekaligus menjawab
tantangan kebutuhan masyarakat modern.

PENUTUP

Berdasarkan analisis terhadap empat mazhab fikih di atas, tampak bahwa
perbedaan pandangan mengenai penggunaan uang sebagai alternatif zakat fitrah
diberlakukan pada cara masing-masing mazhab menafsirkan prinsip dasar ibadah
dan tujuan ditetapkannya zakat fitrah. Mazhab Hanafi memandang bahwa nilai
kemaslahatan bagi para penerima lebih utama dibandingkan bentuk zakat dalam
wujud makanan, sehingga uang dinilai lebih efektif untuk memenuhi kebutuhan
mustahik secara langsung. Sebaliknya, mazhab Syafi'i, Maliki, dan Hanbali tidak
membolehkan penempatan zakat fitrah dengan uang karena berpegang pada teks
syariat dan praktik Nabi SAW yang secara jelas menunjukkan bahwa zakat fitrah
harus dikeluarkan dalam bentuk bahan pokok. Perbedaan ini juga berpengaruh
pada mekanisme penyaluran =zakat, di mana Syafi'i dan Hanbali tetap
mendistribusikan kepada delapan golongan, sedangkan Hanafi dan Maliki
cenderung mendahulukan fakir dan miskin atau mengarahkan pada satu kelompok
sesual situasi sosial masyarakat.

Dalam kenyataan masyarakat masa kini, perbedaan pandangan tersebut
berdampak pada berkembangnya praktik pembayaran zakat fitrah dengan uang
yang semakin banyak dipilih. Penggunaan uang dianggap lebih mudah, cepat, dan
tepat sasaran dalam pendistribusian, serta dapat mendukung perputaran ekonomi
karena mustahik dapat segera memenuhi kebutuhan mendesak mereka. Meskipun
demikian, sebagian ulama menilai bahwa zakat fitrah berupa makanan memiliki
nilai simbolik yang lebih kuat karena menjaga tradisi, rasa kebersamaan, serta
keselarasan dengan sunnah. Oleh karena itu, pelaksanaan zakat fitrah pada era
modern memerlukan titik temu antara ketentuan fikih klasik dan tuntutan sosial

10 | Journal Islamic Education and Law ~ Vol. 2, No. 1, 2026



https://journal.ynam.or.id/index.php/insight

kontemporer, dengan tetap menjaga esensi zakat sebagai sarana membantu
mustahik, mempererat solidaritas, dan mewujudkan kesejahteraan masyarakat.

11 | Journal Islamic Education and Law ~ Vol. 2, No. 1, 2026



https://journal.ynam.or.id/index.php/insight

DAFTAR PUSTAKA

Acelia, F. (2025). Sejarah Zakat: Pengembangan Dan Siginifikansi Dalam Konteks
Sosial, Ekonomi, Dan Keagamaan. Jebesh: Journal of Economics Business Ethic
and Science Histories, 3(6), 11-20.

Adawiah, A. M., Komaruddin, K., & Sar’an, M. (2023). Tafsir Zakat Perspektif
Hadits Ahkam Fii  Al-Muamalah.  Muamalatuna, 15(2),171-183.
https://doi.org/10.37035/mua.v1512.9441

Ariandini, R. (2019). Pribumisasi Islam dalam Tafsir al-Azhar Pada QS. At-
Taubah ayat 60 tentang Mustahiq Zakat. Maghza: Jurnal Iimu Al-Qur’an Dan
Tafsir, 4(2), 232—-248. https://doi.org/10.24090/maghza.v4i2.3167

Avrilibel, Y. B., Hidayati, R. N., Siswad, A. A., & Fauzia, A. W. (2025). Zakat
Fitrah dalam Perspektif Fiqih Islam: Kewajiban, Waktu, dan Mekanisme
Penyaluran. Tadhkirah: Jurnal Terapan Hukum Islam Dan Kajian Filsafat
Syariah, 2(2), 243-257.

Az-Zuhaili, W. (2011). Figih Islam Wa Adillatuhu (B. Permadi (ed.); 1st ed.). Darul
Fikr.

Doni, P., Islami, H., & Samae, M. R. (2025). Talfig Mazhab dalam Praktik Zakat
Fitrah : Studi atas Keputusan MUI Muaro Jambi. Journal of Islamic Legal
Thought and Jurisprudence, 02(01), 23-34.

Fajrina, A. N., Putra, F. R., & Sisillia, A. S. (2020). Optimalisasi pengelolaan
zakat: Implementasi dan implikasinya dalam perekonomian. Journal of Islamic
Economics and Finance Studies, 1(1), 100-120.

Fakhrian, A. S., Prasteyo, A., & Cahyaningrum, P. (2022). Elaborasi Hukum
Membayar Zakat Fitrah Menggunakan Dompet Digital dalam Perspektif
Islam.  Nalar  Figh:  Jurnal  Hukum  Islam, 13(2), 121-131.
https://doi.org/https://doi.org/10.30631/nf.v1312.1304

Faridah, A. (2020). Zakat Fitrah dan Beberapa Permasalahannya. Jurnal Studi Islam
Dan Sosial, 10(1), 1-7.

Gunawan, A. (2019). Posisi dan Metode Ijtihad Yusuf Al-Qaradawi tentang
Fisabilillah sebagai Asnaf Mustahiq Zakat dalam Perbandingan Empat
Mazhab. Jurnal Peradaban Dan Hukum Islam, 2(1), 84.

Haris, F. (2023). Pemikiran Yusuf Al Qardawi Tentang Fungsi Uang dan Relevansinya
pada Perbankan Syariah. Universitas Islam Negeri Fatmawati Sukarno.

Ismaulina, & Kherlina. (2023). Determinan Mustahiq Zakat Fitrah Perspektif
Keadilan dan Budaya. Jurnal Ilmiah FEkonomi Islam, 9(2), 2240.
https://doi.org/https://doi.org/10.29040/jie1.v912.8742

Judjjanto, L. (2024). Implementation of Zakat Law in Empowering the Islamic
Community’s Economy in Indonesia. The Easta Journal Law and Human
Rights, 2(03), 136-146.

Kalimah, S. (2020). Pandangan Ulama Empat Mazhab dalam Memutuskan Upah
Amil Zakat Guna Meningkatkan Optimalisasi Keprofesionalan Amil Zakat.
Salimiya:  Jurnal  Studi  Ilmu  Keagamaan  Islam, 1(1), 32.
https://doi.org/https://doi.org/10.58401/salimiya.v111.86

12 | Journal Islamic Education and Law ~ Vol. 2, No. 1, 2026



https://journal.ynam.or.id/index.php/insight

Mahanum. (2021). Tinjauan Kepustakaan Mahanum. Alacrity : Journal Of Education,
1(2), 1-12.

Matien, N. F. M. (2021). Analisis Ijtthad Hukum Membayar Zakat Fitrah Dengan
Uang Menurut Yusuf Al- Qaradawi Dan Wahbah Az-Zuhaili. Jurnal
Perbandingan Hukum, 9(2), 111-137.

Mawardi, 1., Widiastuti, T., Mustofa, M. U. Al, & Hakimi, F. (2023). Analyzing
the impact of productive zakat on the welfare of zakat recipients. Journal of
Islamic Accounting and Business Research, 14(1), 118-140.

Mughniyah, M. J. (2011). Figih Lima Mazhab ( al-F. ’ala al-madzahib Al-khamsah
(ed.); 27th ed.). Penerbit Lentera.

Muiz, A., & Hidarya, 1. (2022). Analisis Hukum Islam Terhadap Penentuan Zakat
Fitrah Dengan Uang Tunai Perspektif Empat Madzhab Figih (Telaah Kitab
Al-Figh Al-Islam Wa Adillatuh). Jurnal Kajian Islam, 1(1), 1-12.

Nabila, A. S., Normawan, S., & Salma. (2023). Hukum Pembayaran Zakat Fitrah
dengan Uang Menurut para Ulama. Jurnal Agama, Sosial, Dan Budaya, 1(5),
900-907.

Pitrian, 1., Zailia, S., & Isa, L. (2021). Zakat fitrah dengan uang menurut Imam
Hanafi dan Imam Maliki. Jurnal Mugaranah, 5(2), 125-136.
https://doi.org/https://doi.org/10.19109/mugaranah.v512.10510

Pratama, M. R. Z., & Hartutik, H. (2025). The Impact of Zakat Programs on Local
Economic Development (A Case Study of Dompet Dhuafa). Indonesian
Interdisciplinary Journal of Sharia Economics (IIJSE), 8(2), 6825-6841.

Risnawati, Ayu, A. N., Muin, R., & Lutfi, M. (2023). Permasalahan dan Solusi
Pengelolaan Zakat di Indonesia. Innovative: Journal Of Social Science Research,
3(3), 2527-2541.

Rohmawati, K. A. (2015). Zakat Fitrah di Lembaga Pendidikan Perspektif Mazhab
Syafi ’ 1 dan Mazhab Hanafi. Jurisdictie: Jurnal Hukum Dan Syariah, 6(2), 179—
188.

Rosmita, Sari, H., & Afrianty, F. (2024). Membayar Zakat Fitri dengan Qimah
Menurut Ibnu Taimiyyah (Studi Kitab Majmu" al-Fatawa). Al-Qiblah: Jurnal
Studi Islam Dan Bahasa Arab, 3(6), 957-9717.
https://doi.org/https://doi.org/10.36701/qiblah.v316.1769

Susanti, S. (2021). Hukum zakat fitrah dengan uang (studi komparatif imam abu hanifah
dan imam syafi’i ).

Syarifuddin, & Trimulato. (2024). Mustahiq Local Economic Empowerment Based
on Islamic Philanthropy Through Zakat at Amil Zakat Institutions in
Indonesia. Jihbiz: Jurnal Ekonomi, Keuangan Dan Perbankan Syariah, 82), 83—
89.

Tari, S. E. (2019). Hukum Zakat Fitrah dalam Bentuk Uang (Studi Komparatif Imam
Abu Hanifah dan Imam Syafi’i) [Universitas Islam Negeri Sultan Maulana
Hasanuddin Banten.]. https://repository.uinbanten.ac.id/id/eprint/3307

Umar, Zumaro, A., & Afifah, N. (2025). Nilai-nilai Pendidikan Islam dalam
Ibadah Zakat: Mengungkap Pesan Al-Qur’an dan Hadis. Tarbawiyah: Jurnal

13 | Journal Islamic Education and Law ~ Vol. 2, No. 1, 2026



https://journal.ynam.or.id/index.php/insight

llmiah Pendidikan, 91), 18—41.

Wahyuni, E. T., & Chintya, A. (2017). Pembagian Zakat Fitrah Kepada Mustahiq :
Studi Komparatif Ketentuan Ashnaf Menurut Imam Syafi’i dan Imam Malik.
Jurnal Ekonomi Dan Perbankan Syariah, §2), 157.

Wathon, A. (2024). Manajemen Dana Zakat Produktif dalam Pemberdayaan
Ekonomi Masyarakat Miskin. Jurnal Ekonomi Islam, 1(2), 245-268.

Wibawanti, N. C., & Damayanti, W. (2025). Analisis Pendistribusian Zakat Fitrah
Perspektif Imam Syafi ’ I Studi Di Desa Ciptasari Kec . Mesuji Raya Kab .
Ogan Komering. Kasbana : Jurnal Hukum Ekonomi Syariah, 5(2), 55—65.

Widodo, A., Sari, M. M., & Latifah, N. (2023). Zakat Fitrah Menggunakan Uang
Senilai Beras. Jurnal Riset Ekonomi Islam, 1(2), 53.

Zulhendra, J. (2017). Tinjauan Hukum Islam Terhadap Zakat Fitrah Dalam
Bentuk Uang. Jurnal Normative llmiah Hukum, 5(2), 94—105.

14 | Journal Islamic Education and Law ~ Vol. 2, No. 1, 2026



